Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8458

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran Submitted : 29/11/2025
; http://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp Reviewed : 01/12/2025
= Volume 8 Nomor 4, 2025 Accepted : 03/12/2025
P-2655-710X e-ISSN 2655-6022 Published : 11/12/2025
Riyanti Nababan" .| PENGGUNAAN STRATEGI PROBLEM
Windri Santria Nababan BASED LEARNING DALAM

PEMBELAJARAN PAK SEBAGAI UPAYA
PEMBENTUKAN KARAKTER KRISTIANI

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menggambarkan penggunaan strategi Problem Based Learning dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Kristen sebagai upaya membentuk karakter Kristiani peserta
didik. Kajian dilakukan dengan metode studi pustaka yang memanfaatkan jurnal dan buku
akademik yang dapat diakses secara daring. Teori konstruktivisme, kolaborativisme, serta
pedagogi Kristen menjadi pisau analisis untuk menelaah sejauh mana PBL dapat menopang
tujuan PAK yang berfokus pada pembentukan iman, moral, dan tanggung jawab peserta didik.
Literatur menunjukkan bahwa PBL tidak hanya mendorong keaktifan dan pemahaman konsep,
tetapi juga memberi ruang bagi siswa untuk mengalami nilai kasih, kejujuran, tanggung jawab,
dan sikap peduli melalui dialog, kerja kelompok, dan penyelesaian masalah yang relevan
dengan kehidupan mereka. Hasil kajian memperlihatkan bahwa PBL memiliki kontribusi kuat
dalam memperdalam pemahaman siswa terhadap ajaran Alkitab serta membantu mereka
menerapkan nilai-nilai tersebut dalam konteks nyata. PBL juga mendorong refleksi pribadi dan
pembelajaran kolaboratif yang penting bagi perkembangan moral dan spiritual. Meskipun
demikian, penelitian ini mencatat bahwa penerapan PBL memerlukan kesiapan guru sebagai
fasilitator, perencanaan masalah yang tepat secara teologis, serta dukungan sumber belajar yang
memadai. Secara keseluruhan, PBL dipandang sebagai pendekatan yang relevan dan efektif
untuk memperkuat tujuan PAK dalam membentuk karakter Kristiani yang otentik.

Kata Kunci : Problem Based Learning, Pendidikan Agama Kristen, Karakter Kristiani

Abstract

This study aims to describe the use of Problem Based Learning as an instructional strategy in
Christian Religious Education and to explain how it supports the formation of Christian
character in students. The research employs a literature review method that draws from
accessible academic books and journal articles. Constructivist theory, collaborative learning
principles, and Christian pedagogy serve as the analytical framework to examine the relevance
of PBL to the goals of Christian Religious Education, which emphasize faith formation, moral
development, and responsible living. The reviewed literature shows that PBL not only enhances
student engagement and conceptual understanding but also provides opportunities for learners to
practice values such as love, honesty, responsibility, and empathy through discussions, group
collaboration, and real-life problem situations. Findings indicate that PBL strengthens students’
understanding of biblical teachings and helps them apply these values in everyday contexts. It
also encourages personal reflection and collaborative learning that are essential for spiritual and
moral growth. However, successful implementation requires teachers who are prepared to act as
facilitators, the careful selection of theologically appropriate problem cases, and adequate
learning resources. Overall, PBL is considered a relevant and effective strategy for advancing
the aims of Christian Religious Education and supporting authentic Christian character
formation.

Keywords : Problem Based Learning, Christian Religious Education, Christian Character

L2Mahasiswa, Pendidikan Agama Kristen, PTKKN Kementerian Agama RI
email: riyantinababan4 @gmail.com, windrinababan0@gmail.com

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)


mailto:riyantinababan4@gmail.com
mailto:windrinababan0@gmail.com

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8459

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memegang peranan penting dalam membentuk
karakter siswa tidak hanya sebagai sarana pengetahuan teologi, tetapi juga sebagai wahana
internalisasi nilai-nilai Kristiani seperti kasih, kejujuran, tanggung jawab, dan pengampunan.
Dalam konteks pendidikan formal, PAK memiliki fungsi moral dan spiritual untuk membantu
peserta didik menghayati dan mewujudkan nilai-nilai Kristen dalam kehidupan sehari-hari
namun kenyataan di lapangan menunjukkan bahwa metode pengajaran konvensional yang
dominan bersifat ceramah dan hafalan seringkali kurang mampu mengajak siswa untuk aktif
berpikir, berefleksi, dan menerapkan nilai-nilai tersebut secara nyata. Fenomena pasifitas siswa
dalam pembelajaran PAK dapat menghambat proses internalisasi nilai-nilai karakter Kristiani.
Ketika siswa hanya mendengar penjelasan guru secara satu arah dan tidak dilibatkan secara
aktif, maka pemahaman mereka cenderung dangkal, dan relasi antara teori agama dengan
realitas kehidupan sehari-hari menjadi sulit terjadi. Oleh sebab itu, dibutuhkan suatu strategi
pembelajaran yang memungkinkan siswa menjadi subjek aktif, berpikir kritis, berdiskusi, dan
menerapkan ajaran agama dalam konteks nyata agar pendidikan karakter melalui PAK tidak
berhenti pada teori semata.

Salah satu pendekatan yang menjanjikan untuk tujuan tersebut adalah Problem Based
Learning (PBL). PBL menempatkan siswa sebagai pemecah masalah aktif: siswa menghadapi
permasalahan nyata atau kontekstual, kemudian dalam kelompok mereka mencari solusi
berdasarkan pengetahuan dan nilai yang mereka miliki. Dalam proses ini, siswa tidak hanya
menghafal materi, tetapi berpikir, berdiskusi, memecahkan masalah, dan menyimpulkan solusi
yang relevan dengan kehidupan mereka. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa penerapan PBL
dalam mata pelajaran PAK dapat meningkatkan keaktifan dan motivasi belajar siswa. Dengan
PBL, siswa didorong untuk berpikir kritis, memahami secara mendalam, dan menghubungkan
nilai-nilai agama dengan pengalaman hidup mereka. Implementasi PBL dalam PAK tidak hanya
relevan untuk aspek kognitif memahami doktrin, ayat, atau ajaran Kristen tetapi juga untuk
aspek afektif dan volisional, yaitu bagaimana siswa menghayati dan menerapkan nilai-nilai
Kristen dalam kehidupan nyata: bersikap jujur, bertanggung jawab, saling menghormati, peduli,
dan mengasihi sesama. Dalam hal ini, PAK melalui strategi PBL dapat menjadi alat edukatif
yang efektif untuk pembentukan karakter Kristiani yang hidup dan aplikatif. Lebih jauh, dalam
literatur pendidikan umum, strategi pembelajaran seperti PBL dinilai sebagai bagian dari
paradigma “student-oriented”, yang menekankan keterlibatan aktif siswa, pengalaman belajar
kontekstual, dan kemampuan berpikir kritis serta kreatif. Sejalan dengan itu, guru dipandang
bukan lagi sebagai sumber tunggal pengetahuan, melainkan sebagai fasilitator yang memandu
siswa menemukan dan membangun pemahaman mereka sendiri, sesuai dengan kebutuhan dan
pengalaman mereka.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi
penggunaan PBL dalam pembelajaran PAK sebagai upaya membentuk karakter Kristiani siswa.
Adapun fokus penelitian diarahkan pada bagaimana penerapan strategi PBL dapat
meningkatkan keaktifan, pemahaman nilai-nilai Kristiani, serta internalisasi karakter dalam
kehidupan siswa. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi praktis dan teoritis: bagi guru PAK sebagai pedoman metode pengajaran alternatif;
bagi siswa sebagai peserta didik yang semakin mampu menghayati dan hidup dalam nilai
Kristiani; serta bagi dunia pendidikan sebagai bagian dari upaya pembentukan generasi yang
berkarakter, beriman, dan bertanggung jawab. Dengan kerangka tersebut, bagian selanjutnya
dari tulisan ini akan membahas secara teoretis konsep PBL dan karakter Kristiani, diikuti
dengan kajian empiris dari penelitian terdahulu dan penjelasan metodologi yang akan
digunakan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka karena penulis ingin meninjau teori,
hasil penelitian, serta pemikiran para ahli yang sudah tersedia secara daring dan dapat
diverifikasi melalui sumber akademik yang kredibel. Metode ini dilakukan dengan
mengumpulkan berbagai jurnal dan buku yang relevan, kemudian membaca dan menelaah
isinya secara cermat untuk menemukan gagasan pokok terkait penerapan Problem Based
Learning (PBL) dalam pembelajaran Pendidikan Agama Kristen. Tahap berikutnya adalah

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8460

mencatat konsep-konsep penting, seperti langkah pelaksanaan PBL, dampaknya terhadap
keterlibatan siswa, dan bagaimana strategi ini dapat membentuk karakter Kristiani. Penulis
menyusun analisis deskriptif dengan cara membandingkan hasil penelitian sebelumnya,
mengelompokkan persamaan dan perbedaan temuan, serta menafsirkan kontribusi masing-
masing sumber terhadap pengembangan kajian. Analisis ini membantu penulis menyusun
kerangka teoritis yang runtut dan dapat dipertanggungjawabkan karena setiap argumen
dibangun berdasarkan sumber literatur yang valid dan dapat diakses publik. Metode studi
pustaka ini memungkinkan penelitian tetap menghasilkan pemahaman akademik yang
mendalam tanpa melakukan pengumpulan data lapangan baru.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Dasar Problem Based Learning dalam Literatur Pendidikan

Problem Based Learning (PBL) didefinisikan sebagai suatu model atau pendekatan
pembelajaran yang menempatkan siswa sebagai pusat aktivitas belajar, di mana siswa
dihadapkan pada suatu masalah nyata sebagai titik awal pembelajaran, lalu melalui proses
penyelidikan dan refleksi bersama menyusun pengetahuan baru serta solusi terhadap masalah
tersebut. Konsep ini muncul sebagai tanggapan terhadap model pengajaran tradisional yang
sering bersifat teacher-centered dan menyajikan materi secara abstrak tanpa kaitan kontekstual
dengan kehidupan siswa. Menurut penjelasan teori PBL, pengalaman dalam memecahkan
masalah nyata memungkinkan siswa mengaitkan teori dengan praktik secara lebih bermakna
sehingga belajar tidak hanya soal menghafal, melainkan memahami, menganalisis, dan
menerapkan.

Landasan teoretis PBL banyak berasal dari teori konstruktivisme dan kolaborativisme.
Dalam kerangka konstruktivisme, siswa dianggap aktif membangun pemahaman mereka sendiri
berdasarkan pengalaman dan interaksi sosial bukan sekadar menerima pengetahuan dari guru.
Pendekatan kolaboratif juga sangat penting: PBL biasanya dilakukan dalam kelompok kecil, di
mana siswa saling berdiskusi, bertukar pemikiran, menyusun hipotesis, mencari informasi, lalu
bersama-sama merumuskan solusi. Dalam hal ini, PBL mendukung perkembangan kemampuan
berpikir kritis, keterampilan pemecahan masalah, kerja sama, komunikasi, dan tanggung jawab
belajar mandiri. Beberapa karakteristik mendasar dari PBL menurut literatur: pertama, masalah
sebagai pemicu pembelajaran (“trigger problem”) bersifat relevan dan kontekstual terhadap
kehidupan nyata siswa bukan soal teoretis semata. Hal ini membuat siswa merasa bahwa
pembelajaran penting dan bermakna. Kedua, peran guru diubah menjadi fasilitator atau
pembimbing, bukan sumber utama pengetahuan guru membantu menuntun siswa dalam
penyelidikan dan refleksi, bukan mentransfer fakta secara langsung. Ketiga, PBL menekankan
proses siswa mencari, menyaring, dan mengorganisir informasi dari berbagai sumber,
kemudian membangun pemahaman sendiri, bukan sekadar menerima jawaban yang telah
ditentukan. Keempat, pembelajaran bersifat kolaboratif dan kooperatif: siswa belajar bersama,
saling berbagi gagasan, dan memecahkan masalah secara tim hal ini menumbuhkan
keterampilan sosial dan kemampuan kerja sama.

Manfaat dari penerapan PBL berdasarkan hasil kajian literatur cukup luas. PBL diyakini
mampu meningkatkan motivasi belajar siswa karena siswa merasa memiliki tanggung jawab
terhadap proses belajar dan solusi yang mereka hasilkan sendiri. Selain itu, PBL juga
memperkuat keterampilan berpikir kritis dan kemampuan pemecahan masalah, sebab siswa
dihadapkan pada situasi kompleks dengan lebih dari satu kemungkinan solusi lalu harus
memilih dan mempertanggungjawabkan solusi mereka berdasarkan analisis dan bukti. PBL juga
mendukung pembelajaran sepanjang hayat karena siswa belajar bagaimana mencari dan
mengevaluasi informasi secara mandiri, serta belajar bekerja dalam tim keterampilan yang
relevan di luar lingkungan sekolah. Dalam hal ini, literatur juga menunjukkan bahwa
keberhasilan PBL sangat tergantung pada desain masalah, peran fasilitator, dan ketersediaan
sumber belajar. Jika masalah tidak relevan atau terlalu sempit, siswa bisa kehilangan motivasi
atau tidak dapat mengaitkan masalah dengan materi pelajaran. Guru/pemandu perlu
mempersiapkan diri sebagai fasilitator yang mampu membimbing diskusi, membuka ruang
refleksi, serta mendorong siswa untuk berpikir kritis dan mandiri bukan hanya memberi
jawaban. Selain itu, akses terhadap informasi dan sumber belajar yang memadai juga menjadi
prasyarat agar proses penyelidikan berjalan optimal.

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8461

Penerapan PBL tidak terbatas pada satu disiplin ilmu. Awalnya PBL dikembangkan di
dunia pendidikan kedokteran, namun sekarang telah diadopsi secara luas di banyak jenjang dan
bidang pendidikan matematika, sains, sosial, agama, hingga pendidikan vokasional karena
fleksibilitasnya dalam mengakomodasi berbagai konteks dan kebutuhan siswa. Hal ini
menunjukkan bahwa PBL bukan sekadar metode, melainkan kerangka pembelajaran yang
adaptif dan dapat disesuaikan berdasarkan tujuan kurikulum dan karakteristik siswa. Dalam hal
ini, dari literatur dapat disimpulkan bahwa PBL sebagai model pembelajaran menekankan
pembelajaran kontekstual, konstruktivistik, dan kolaboratif di mana siswa aktif, guru menjadi
fasilitator, dan masalah nyata menjadi pemicu. Model ini tidak hanya menekankan penguasaan
materi, tetapi kemampuan berpikir, analisis, kerja sama, dan tanggung jawab belajar mandiri.
Prinsip-prinsip tersebut menjadikan PBL relevan bagi pendidikan masa kini, yang
membutuhkan siswa tidak hanya menguasai pengetahuan, tetapi juga mampu menghadapi
kompleksitas realitas dan berpartisipasi aktif dalam pemecahan masalah.

Pembelajaran Pendidikan Agama Kristen menurut Sumber Tertulis

Pembelajaran Pendidikan Agama Kristen (PAK) dipandang dalam literatur sebagai
usaha sadar, sistematis, dan berkesinambungan untuk membimbing individu agar mengenal dan
hidup sesuai dengan nilai-nilai kekristenan bukan sekadar sebagai pengajaran dokitrin,
melainkan sebagai pembentukan karakter dan iman yang utuh.1 Dalam perspektif teologis, PAK
memiliki esensi sebagai bagian dari misi gereja untuk membimbing jemaat mengenal Allah,
karya-Nya, dan panggilan hidup sebagai orang percaya. Sebagai upaya pendidikan spiritual dan
moral, PAK tidak hanya mengajarkan pemahaman teoretis tentang iman, tetapi juga
mendampingi siswa agar mampu menerapkan nilai-nilai Kristiani dalam kehidupan sehari-hari.

Tujuan PAK dalam literatur mencakup beberapa aspek utama: pertama,
memperkenalkan identitas keimanan vyaitu relasi dengan Allah melalui pengenalan terhadap
Trinitas, karya keselamatan, dan ajaran Alkitab. Kedua, membentuk karakter moral dan etis
berdasarkan prinsip kasih, keadilan, pengampunan, dan tanggung jawab, sehingga peserta didik
dapat hidup sebagai warga Kristen yang berintegritas. Ketiga, mengembangkan spiritualitas dan
kedewasaan iman sehingga individu mampu menjalankan panggilan hidup Kristen dalam
komunitas, gereja, dan masyarakat luas dengan pengenalan terhadap nilai-nilai Kristiani serta
kesadaran akan tanggung jawab sosial dan rohani. Nilai-nilai Kristiani yang ingin dibentuk
melalui PAK berdasarkan literatur meliputi kasih terhadap sesama, toleransi, empati, integritas,
tanggung jawab pribadi dan sosial, serta semangat pelayanan dan misi. Misalnya, dalam konteks
masyarakat plural, PAK dipandang sebagai instrumen untuk menanamkan sikap saling
menghormati dan hidup bersama dalam keragaman tanpa mengorbankan identitas iman
sehingga mendukung kerukunan dan kolaborasi sosial. Dalam hal ini, PAK berperan tidak
hanya bagi pertumbuhan iman, tetapi juga sebagai landasan moral bagi pribadi dan komunitas.
Literatur menekankan bahwa PAK harus berakar pada firman Allah sebagai otoritas utama, dan
pendidikan hendaknya memadukan aspek kognitif, afektif, dan konatif artinya bukan hanya
mengajarkan pengetahuan, tetapi juga membentuk sikap serta menumbuhkan komitmen hidup
Kristen. Dalam perspektif teologi pendidikan modern, PAK dianggap sebagai proses
transformasi rohani dan karakter, dengan guru atau pendidik sebagai fasilitator bukan hanya
transfer informasi, melainkan pendamping rohani dan moral. Dalam kajian teologis-pedagogis,
ada penegasan bahwa PAK tidak boleh dipisahkan dari kehidupan jemaat dan konteks keluarga
atau gereja. Pendidikan yang berlangsung di sekolah harus dilengkapi dengan bimbingan dalam
gereja dan rumah agar iman dan karakter tumbuh secara holistik. Dalam hal ini, PAK menjadi
bagian dari ekosistem pendidikan iman yang melibatkan komunitas, keluarga, sekolah, dan
lingkungan sosial menjadikan iman sebagai pengalaman hidup nyata, bukan hanya pengetahuan
akademis.

Literatur menunjukkan bahwa PAK modern perlu menyesuaikan metode pengajaran
agar relevan dengan zaman misalnya dengan menggunakan pendekatan yang kontekstual,
interaktif, reflektif dan aplikatif, agar nilai-nilai Kristiani tidak sekadar dipahami secara teoretis,
tetapi hidup di hati dan tindakan siswa. Dalam era global dan plural seperti sekarang, PAK juga
dilihat sebagai sarana penting untuk membekali siswa dengan identitas iman yang kuat
sekaligus sikap terbuka dan toleran terhadap perbedaan sehingga ia mampu berfungsi sebagai
warga kristiani yang dewasa dan bertanggung jawab terhadap masyarakat luas. Dalam hal ini,
dari literatur jelas bahwa PAK memiliki esensi ganda: sebagai pendidikan iman (teologis) dan

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8462

pendidikan karakter (pedagogis). Tujuan PAK tidak sekadar transfer pengetahuan agama, tetapi
pembentukan pribadi yang beriman, berbudi, dan berintegritas yang mampu menghadapi
tantangan kehidupan sekaligus hidup sebagai saksi iman dalam lingkungan sosial. Nilai-nilai
Kristiani yang ditanamkan melalui PAK tidak bersifat eksklusif semata, tetapi meliputi kasih,
toleransi, pelayanan, tanggung jawab, dan keadilan menjadikan individu bukan hanya Kristen
secara teologis, tetapi Kristen yang bertindak dalam kasih, kesaksian, dan komitmen sosial.
Integrasi PBL dalam Pembelajaran PAK Berdasarkan Kajian Teoretis

Integrasi Problem Based Learning dalam pembelajaran Pendidikan Agama Kristen pada
dasarnya merupakan upaya untuk memadukan pendekatan pemecahan masalah dengan nilai-
nilai dan tujuan PAK yang berorientasi pada pembentukan iman, karakter, dan tanggung jawab
moral. Literatur pendidikan menegaskan bahwa PBL memberi ruang bagi siswa untuk belajar
secara aktif, menggali makna, serta memahami ajaran agama melalui situasi hidup yang dekat
dengan pengalaman mereka. Hal ini selaras dengan hakikat PAK yang tidak hanya mengajarkan
kebenaran iman, tetapi juga menolong peserta didik menghayati dan menerapkannya dalam
keputusan dan tindakan sehari-hari. PBL dapat diadaptasi dalam konteks PAK karena model ini
menempatkan siswa sebagai subjek yang terlibat langsung dalam proses menemukan makna
pembelajaran. Proses belajar dimulai dengan sebuah masalah yang relevan. Dalam PAK,
masalah tersebut dapat berupa situasi moral, persoalan etis, konflik antar teman, atau isu sosial
yang meminta siswa meninjau kembali ajaran Alkitab dan nilai-nilai Kristiani sebagai dasar
pemikiran. Langkah ini sejalan dengan pandangan ahli pendidikan Kristen yang menekankan
bahwa PAK harus menyentuh ranah pengalaman dan pergumulan hidup nyata, bukan sekadar
menyampaikan teori keagamaan. Pendekatan teoretis terhadap PBL juga memperlihatkan bahwa
model ini dapat membantu pendidik PAK mengembangkan keterampilan berpikir kritis siswa.
Ketika siswa dihadapkan pada suatu persoalan, mereka diminta untuk menafsirkan,
membandingkan, dan menilai informasi yang berkaitan dengan ajaran iman. Proses ini
menumbuhkan keaktifan dan rasa ingin tahu, dua aspek yang diakui penting bagi pertumbuhan
iman dan karakter peserta didik. Dalam hal ini, interaksi antara pengetahuan agama dan analisis
masalah membuat siswa tidak hanya memahami konsep secara kognitif, tetapi juga melihat
relevansinya bagi kehidupan. Salah satu alasan penting mengapa PBL relevan diterapkan dalam
PAK adalah bahwa model ini mengajak siswa belajar secara kolaboratif. Kerja kelompok yang
menjadi bagian inti PBL memberi kesempatan bagi siswa untuk berdiskusi, mendengarkan
pendapat orang lain, dan menghargai perbedaan pandangan. Nilai-nilai seperti toleransi, kasih,
kesabaran, dan sikap saling mendukung dapat tumbuh melalui interaksi ini. Literatur PAK
menekankan bahwa pembentukan karakter Kristiani membutuhkan ruang dialog dan kerja sama
agar peserta didik belajar hidup sebagai bagian dari komunitas yang menghargai sesama.

Beberapa kajian memberikan contoh konkret integrasi PBL dalam kelas PAK. Salah
satunya adalah penyajian studi kasus yang berkaitan dengan kehidupan sosial atau isu etis. Guru
dapat mengajukan masalah mengenai perundungan, penggunaan media sosial, atau tanggung
jawab terhadap lingkungan, lalu siswa diminta menganalisisnya berdasarkan ajaran Alkitab atau
nilai-nilai Kristen. Kegiatan ini membantu mereka menghubungkan ajaran iman dengan realitas
hidup, sehingga pembelajaran PAK menjadi lebih kontekstual. Studi lain menunjukkan bahwa
diskusi kelompok dalam PBL juga dapat diperkaya dengan aktivitas refleksi, di mana siswa
menuangkan pendapat atau pengalaman pribadi terkait masalah yang dibahas. Aktivitas ini tidak
hanya mengembangkan kemampuan berpikir kritis, tetapi juga menumbuhkan empati dan
kesadaran spiritual. Integrasi PBL dalam PAK juga dibahas dalam literatur sebagai strategi
untuk memfasilitasi perkembangan moral peserta didik. Ketika siswa menghadapi dilema moral,
mereka belajar mempertimbangkan nilai-nilai iman dalam prosesnya. Guru dalam hal ini
berperan sebagai fasilitator yang membantu mengarahkan proses penyelidikan tanpa
memberikan jawaban langsung. Pendekatan ini dinilai efektif untuk mendorong pertumbuhan
iman yang matang, karena siswa belajar mengambil keputusan secara bertanggung jawab.
Dengan kata lain, PBL memberi ruang bagi peserta didik untuk mengalami dinamika iman
dalam proses berpikir dan berdialog.

Dari perspektif teoretis, PBL juga mendukung pembelajaran holistik, sebuah prinsip
yang sangat ditekankan dalam pendidikan Kristen. Pembelajaran holistik memadukan aspek
intelektual, emosional, sosial, dan spiritual. Model PBL yang menuntut kerja sama, eksplorasi,
dan refleksi dianggap mampu menolong siswa mengembangkan keutuhan pribadi. Literatur

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8463

menyatakan bahwa keterlibatan aktif siswa dalam proses pembelajaran akan membantu mereka
membangun pemahaman yang lebih mendalam dan otentik terhadap nilai-nilai agama. Dalam
hal ini, PBL bukan hanya cocok secara pedagogis, tetapi juga sesuai dengan tujuan spiritual
PAK. Dari berbagai literatur, terlihat bahwa PBL dapat berfungsi sebagai jembatan antara teori
iman dan praktik hidup. Model ini memberi kesempatan kepada siswa untuk menguji nilai-nilai
Kristen dalam konteks masalah nyata dan mengembangkan kemampuan untuk memecahkan
masalah secara kreatif berdasarkan iman. Integrasi ini memberi kedalaman baru bagi PAK
karena memungkinkan siswa melihat relevansi iman bagi kehidupan mereka. Dengan demikian,
integrasi PBL dalam PAK bukan hanya mungkin dilakukan, tetapi juga memiliki dasar teoretis
yang kuat dan aplikatif.

Pembentukan Karakter Kristiani melalui Pendekatan PBL

Pembentukan karakter Kristiani merupakan tujuan utama dari Pendidikan Agama
Kristen karena pendidikan iman tidak hanya berbicara tentang pengetahuan teologis, tetapi lebih
jauh tentang perubahan sikap dan tindakan peserta didik dalam kehidupan nyata. Literatur
pendidikan Kristen menekankan bahwa pembentukan karakter terjadi ketika peserta didik
terlibat aktif dalam proses belajar yang menuntut mereka untuk mengintegrasikan nilai-nilai
iman dengan pengalaman hidup. Dalam kaitannya dengan hal ini, Problem Based Learning
dipandang sebagai pendekatan yang relevan karena model pembelajaran tersebut tidak hanya
memusatkan perhatian pada pemahaman konsep, tetapi juga pada kemampuan siswa untuk
menafsirkan masalah, membuat keputusan, serta mengambil tindakan yang bertanggung jawab
sesuai nilai kebenaran dan kasih. Model PBL membantu pembentukan karakter melalui proses
penyelidikan dan dialog kelompok. Ketika siswa bekerja bersama menyelesaikan masalah,
mereka belajar menghargai pendapat orang lain, melatih empati, serta mengembangkan sikap
kerjasama. Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip hidup Kristen yang menekankan kasih,
kerendahan hati, dan kemampuan mendengarkan sesama. Literatur PAK menegaskan bahwa
pembelajaran yang memberi ruang bagi relasi antar peserta didik dapat memperkuat motivasi
moral dan karakter Kristen karena mereka mengalami dan mempraktikkan nilai iman dalam
interaksi nyata, bukan hanya melalui teori.

Beberapa kajian juga menunjukkan bahwa PBL efektif digunakan untuk
mengembangkan kepekaan etis peserta didik. Dalam PAK, guru dapat menyajikan suatu
persoalan moral seperti konflik persahabatan, kejujuran dalam penggunaan media digital, atau
tanggung jawab terhadap lingkungan. Siswa kemudian diminta menganalisis situasi tersebut
berdasarkan ajaran Alkitab dan nilai-nilai iman Kristen. Proses analisis, diskusi, dan
pengambilan keputusan membuat siswa belajar menimbang tindakan berdasarkan prinsip moral
yang benar. Pendekatan ini memberi kontribusi dalam membentuk karakter karena keputusan
yang dibuat merupakan hasil refleksi kritis dan pemahaman terhadap nilai-nilai Kristen, bukan
sekadar jawaban yang diberikan guru. Dalam kajian pendidikan Kristen modern, pembentukan
karakter tidak dapat terjadi tanpa pengalaman belajar yang melibatkan aspek emosional dan
spiritual. PBL memberi ruang bagi refleksi pribadi, di mana siswa dapat menghubungkan
pengalaman hidup dengan nilai iman. Contoh penerapan yang disebutkan dalam literatur adalah
kegiatan jurnal refleksi setelah diskusi kelompok, di mana siswa menuliskan apa yang mereka
pelajari tentang kasih, pengampunan, atau kejujuran dalam menyelesaikan masalah yang
diberikan. Pendekatan reflektif seperti ini dianggap mampu memperkuat kesadaran moral siswa
dan menumbuhkan karakter yang didasarkan pada iman yang bertanggung jawab.

PBL juga memberikan kesempatan bagi peserta didik untuk membangun tanggung
jawab pribadi. Dalam proses penyelidikan masalah, siswa perlu mengumpulkan informasi,
membandingkan sumber, dan menyusun analisis berdasarkan data yang mereka peroleh.
Literatur pendidikan menyatakan bahwa proses ini membantu membentuk sikap disiplin,
ketekunan, dan integritas karena siswa bertanggung jawab mengerjakan tugas secara mandiri
sekaligus bekerja sama dalam kelompok. Dalam konteks PAK, tanggung jawab pribadi
merupakan bagian penting dari perkembangan iman karena iman tidak hanya dipahami sebagai
pengetahuan, tetapi sebagai komitmen hidup yang diwujudkan melalui perilaku sehari-hari.
Beberapa penelitian dalam Pendidikan Agama Kristen memberikan contoh langsung penerapan
PBL untuk pembentukan karakter. Misalnya, pembelajaran mengenai keadilan sosial dapat
dikembangkan melalui situasi masalah yang berkaitan dengan ketidakadilan yang dialami teman
sebaya. Peserta didik diminta meneliti penyebab dan dampaknya, lalu mencari solusi

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8464

berdasarkan ajaran kasih dan keadilan dalam Alkitab. Pendekatan ini membuat siswa belajar
menerapkan iman secara nyata dalam memahami masalah sosial yang terjadi di lingkungan
mereka. Contoh lain adalah pembelajaran tentang pelayanan yang dimulai dengan masalah
mengenai kebutuhan masyarakat sekitar sekolah. Siswa diminta merancang tindakan sederhana
yang dapat mereka lakukan bersama, sehingga nilai pelayanan bukan hanya diajarkan, tetapi
dilakukan sebagai praktik nyata. Secara teoretis, integrasi PBL dalam pembelajaran PAK
memiliki kesesuaian dengan prinsip pedagogi Kristen yang menekankan pembelajaran aktif,
relasional, dan transformatif. Prinsip tersebut menyatakan bahwa belajar harus mendorong
peserta didik mengalami perubahan diri menuju kedewasaan iman. PBL mendukung prinsip ini
karena proses pemecahan masalah membuat peserta didik membangun pemahaman melalui
pengalaman, dialog, dan refleksi. Dalam literatur PAK disebutkan bahwa pembelajaran yang
memadukan pengalaman hidup dengan ajaran iman membantu peserta didik melihat relevansi
ajaran Kristen bagi kehidupan sehari-hari.

Analisis terhadap literatur menunjukkan bahwa PBL memiliki potensi besar untuk
pembentukan karakter Kristiani karena model ini menempatkan siswa dalam situasi belajar yang
menuntut pemikiran reflektif, tindakan kolaboratif, dan pertimbangan moral yang matang. PBL
juga memberi ruang bagi siswa untuk mengalami nilai iman dalam konteks nyata. Proses
tersebut menjadikan pembelajaran PAK bukan hanya tempat menerima pengetahuan rohani,
tetapi ruang aktual bagi transformasi karakter. Dengan demikian, integrasi PBL tidak hanya
relevan secara pedagogis, tetapi juga sesuai dengan tujuan teologis PAK yang ingin
menumbuhkan pribadi yang beriman, berkarakter, dan mampu menghadapi tantangan
kehidupan dengan dasar moral yang kuat.

Kelebihan, Tantangan, dan Implikasi Penerapan PBL dalam PAK

Penerapan model pembelajaran Problem Based Learning (PBL) dalam konteks
Pendidikan Agama Kristen (PAK) menarik perhatian banyak pendidik dan peneliti karena
menjanjikan cara belajar yang aktif, kritis, dan kontekstual. Model ini menawarkan peluang
untuk mengintegrasikan ajaran iman dengan pengalaman nyata siswa sehingga pembelajaran
agama tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Literatur
menunjukkan bahwa PBL dapat meningkatkan motivasi, keterlibatan, dan kemampuan berpikir
kritis siswa secara signifikan misalnya, penelitian yang menerapkan PBL dalam mata pelajaran
Pendidikan Agama Kristen di tingkat menengah menemukan bahwa motivasi belajar meningkat
setelah PBL digunakan secara konsisten. Temuan serupa juga muncul dalam Kkajian luas tentang
penerapan PBL di berbagai mata pelajaran, termasuk pendidikan agama dan sains, yang
menunjukkan peningkatan hasil belajar, keaktifan siswa, dan keterampilan pemecahan masalah
namun demikian, meskipun potensinya besar, implementasi PBL tidak tanpa tantangan. Banyak
studi yang mencatat bahwa penerapan PBL membutuhkan kesiapan guru sebagai fasilitator,
materi/masalah yang relevan dan kontekstual, serta waktu yang lebih panjang dibanding metode
tradisional. Di lingkungan pendidikan agama termasuk PAK hal ini bisa menjadi lebih
kompleks karena materi ajaran agama sering kali dianggap suci dan harus disampaikan dengan
sangat hati-hati, sehingga menyusun “masalah nyata” yang cocok dan tidak menimbulkan
kontroversi memerlukan perencanaan matang. Situasi ini menuntut pendekatan pedagogis yang
sensitif, kreatif, dan bijaksana agar PBL bisa dijalankan secara efektif tanpa melemahkan nilai-
nilai teologis.

Menggabungkan kelebihan dan tantangan tersebut menimbulkan pertanyaan penting:
bagaimana sebaiknya PBL diadaptasi dalam PAK agar karakter Kristiani nilai moral, spiritual,
etika dapat terbentuk secara otentik dan integratif. Literatur teoretis menunjukkan bahwa PBL
bisa menjadi jembatan antara pengetahuan agama, pengalaman hidup, dan praktik nyata
membantu siswa menerjemahkan iman ke dalam tindakan, bukan sekadar teori. Dalam hal ini,
studi mencoba menyintesiskan hasil-hasil penelitian dan argumen teoretis untuk
menggambarkan potensi PBL dalam membentuk karakter Kristiani, sekaligus mengidentifikasi
kendala dan refleksi kritis sebelum implementasi. Pendekatan sintesis teoretis ini penting karena
meskipun ada penelitian empiris tentang PBL dalam pendidikan umum dan pendidikan agama
lain (misalnya Pendidikan Agama Islam), literatur khusus yang mengulas integrasi PBL dalam
PAK relatif terbatas. Oleh karena itu, dengan menggabungkan temuan dari pendidikan agama
secara umum, pedagogi kritis, dan penelitian PBL, penulis ingin memberikan dasar konseptual
dan rekomendasi strategis agar penerapan PBL di PAK tidak hanya relevan secara akademik,

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8465

tetapi juga transformatif secara spiritual dan karakter. Dalam bagian berikut, akan dibahas
secara sistematis tiga fokus utama: kelebihan PBL dalam mendukung tujuan PAK, potensi
tantangan dan hambatan dalam penerapannya, serta implikasi teoretis dan praktis bagi pendidik
agama dan perancang kurikulum. Melalui sintesis ini diharapkan muncul gambaran holistik:
bagaimana model PBL bisa memperkaya Pendidikan Agama Kristen sekaligus tindakan apa
yang perlu dilakukan agar penerapan itu berjalan dengan baik dan berdampak positif bagi
pembentukan karakter siswa.

SIMPULAN

Berdasarkan keseluruhan kajian teoretis dan analisis literatur yang telah dibahas, dapat
disimpulkan bahwa penggunaan strategi Problem Based Learning dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Kristen memiliki kontribusi yang kuat dan signifikan terhadap pembentukan
karakter Kristiani peserta didik. PAK sebagai mata pelajaran yang memadukan dimensi teologis
dan pedagogis membutuhkan pendekatan yang tidak hanya menyampaikan pengetahuan iman,
tetapi juga mendorong siswa untuk menghayati nilai-nilai tersebut dalam konteks kehidupan
mereka. Melalui PBL, proses internalisasi nilai tidak terjadi secara pasif, tetapi melalui interaksi
aktif, refleksi, dialog, dan pemecahan masalah. Konsep inilah yang membuat PBL sejalan
dengan tujuan dasar PAK, yaitu membentuk pribadi yang beriman, berintegritas, dan mampu
menerapkan ajaran Kristen dalam kehidupan nyata. Kajian menunjukkan bahwa PBL
menempatkan siswa sebagai subjek belajar yang berperan mengolah informasi, menilai situasi,
berdiskusi, serta menarik kesimpulan berdasarkan nilai dan prinsip moral. Pendekatan ini
terbukti meningkatkan motivasi, keaktifan, dan keterlibatan siswa dalam pembelajaran, yang
pada akhirnya berdampak pada pemahaman yang mendalam terhadap materi PAK. Dalam
proses ini, siswa tidak hanya mengetahui ajaran mengenai kasih, kejujuran, tanggung jawab,
atau pengampunan, tetapi juga belajar menerapkannya saat mereka menghadapi persoalan yang
dibahas dalam kelas. Hal ini memberi ruang bagi siswa untuk membangun hubungan antara
iman dan kehidupan, sehingga karakter tidak hanya diajarkan, tetapi benar-benar terbentuk
melalui pengalaman belajar.

Integrasi PBL dalam PAK juga membuka peluang bagi pembelajaran kolaboratif yang
menekankan nilai-nilai seperti kerja sama, saling menghargai, empati, dan kemampuan
mendengarkan. Interaksi ini memperkuat pembentukan karakter karena siswa belajar hidup
dalam komunitas kecil yang mencerminkan nilai-nilai kekristenan. Selain itu, aktivitas refleksi
yang menjadi bagian dari PBL membantu siswa mengolah pengalaman mereka secara personal,
menghubungkannya dengan firman Tuhan, dan menilai kembali sikap atau keputusan yang
diambil. Proses ini bermanfaat bagi pertumbuhan spiritual dan moral karena siswa dilatih untuk
melihat persoalan dari perspektif iman dan nilai etis Kristen. Dalam hal ini, penelitian ini juga
menyadari bahwa penerapan PBL dalam PAK memiliki sejumlah tantangan. Guru perlu
memiliki kemampuan merancang masalah yang relevan, sensitif secara teologis, dan sesuai
dengan tingkat perkembangan siswa. Proses ini membutuhkan kesiapan guru sebagai fasilitator,
bukan sekadar pemberi materi. Di samping itu, waktu pembelajaran yang terbatas sering kali
membuat guru kesulitan mengelola semua tahap PBL secara optimal. Kendala lainnya adalah
kurangnya sumber belajar yang mendukung proses penyelidikan, terutama jika guru atau
sekolah belum terbiasa dengan model pembelajaran student-centered. Tantangan-tantangan ini
menunjukkan bahwa keberhasilan PBL sangat bergantung pada persiapan guru, dukungan
sekolah, dan ketersediaan sumber belajar yang memadai. Meskipun terdapat berbagai tantangan,
manfaat PBL terhadap PAK dan pembentukan karakter Kristiani jauh lebih kuat. PBL
membangun kesadaran siswa bahwa nilai iman bukan hanya teori, tetapi pedoman konkret
dalam menghadapi realitas hidup. Model ini juga membantu siswa membangun sikap Kkritis,
reflektif, peduli, serta bertanggung jawab sebagai bagian dari identitas mereka sebagai individu
Kristen. Dengan demikian, strategi PBL dapat dipandang sebagai pendekatan yang tepat dan
relevan bagi pembelajaran PAK di era pendidikan modern, karena mampu menyentuh dimensi
kognitif, afektif, dan moral siswa secara seimbang. Secara keseluruhan, penelitian ini
menegaskan bahwa PBL memberikan kontribusi signifikan dalam memperkuat tujuan utama
PAK, yaitu membentuk peserta didik yang tidak hanya mengetahui ajaran Kristen, tetapi juga
menghidupinya dalam tindakan nyata. Dengan persiapan guru yang matang dan desain
pembelajaran yang kontekstual, PBL dapat menjadi strategi efektif untuk membangun generasi

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Volume 8 Nomor 4, 2025 | 8466

yang berkarakter Kristiani, mampu menghadapi persoalan hidup dengan bijaksana, dan tetap
berpegang pada nilai iman.

DAFTAR PUSTAKA

Ardianti, Resti, dkk. 2021. “Problem-based Learning: Apa dan Bagaimana.” Diffraction:
Journal for Physics Education and Applied Physics, 3(1), 27-35.

Djamarah, Syaiful Bahri & Aswan Zain. 2006. Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: PT Rineka
Cipta.

Djamarah, Syaiful Bahri. 2010. Guru & Anak Didik dalam Interaksi Edukatif. Jakarta: PT
Rineka Cipta.

Esema, David, Evi Susari & Daniel Kurniawan. 2012. “Problem-Based Learning.” Satya
Widya, 28(2), 167-174.

Manullang, Yoel Satria, Nurliani Siregar & Imelda Butarbutar. 2025. “The Effect of the
Problem Based Learning (PBL) Learning Model on Improving Students' Learning
Motivation in the Christian Religious Education Subject of Grade XIL” Jurnal lImu
Pendidikan dan Sosial, 4(3), 320-333.

Nababan, Damayanti & Alia Valentine Simorangkir. 2023. “Penerapan Model Problem Based
Learning dalam Meningkatkan Keaktifan Belajar Pendidikan Agama Kristen Siswa SMA.”
Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora, 2(2).

Ndolu, Semi & Ezra Tari. 2022. “(Tentang PBL dalam konteks PAK).” Jurnal Pendidikan
Agama Kristen (JUPAK), 2(2).

Ndruru, Yurlina, Andreas Teko & Sandra R. Tapilaha. 2023. “Teologi Pendidikan Agama
Kristen: Fondasi dan Implikasi untuk Pendidikan Modern.” Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan
Kristen dan Katolik, 2(2).

Neonane, Tia & Semuel Linggi Topayung. 2024. “Pendidikan Agama Kristen dan Perannya
dalam Memfasilitasi Kerjasama Antar Budaya di Indonesia.” Jurnal Budi Pekerti Agama
Kristen dan Katolik, 3(1).

Purba, Cas Widya, dkk. 2024. “Pengaruh Metode Problem Based Learning terhadap Keaktifan
Belajar Pendidikan Agama Kristen dan Budi Pekerti Siswa Kelas VIII SMP Negeri 3
Pagaran Tahun Pembelajaran 2023/2024.” Jurnal Teologi Injili dan Pendidikan Agama, 2(4).

Putri S., Hepni, Asnawati Saogo & Sandra R. Tapilaha. 2023. “Teologi sebagai Landasan bagi
Gereja dalam Mengembangkan Pendidikan Agama Kristen.” Jurnal Budi Pekerti Agama
Kristen dan Katolik, 2(2).

Rais, Muhammad & Afdhal Zikri. 2025. “Problem Based Learning: Definisi, Konsep, dan
Tujuan.” Khazanah Pendidikan, 19(1).

Rumahorbo, Astrina Srikandi & Feri Simanjuntak. 2024. “Implementasi Model Pembelajaran
Problem Based Learning dalam Pendidikan Agama Kristen untuk Meningkatkan Critical
Thinking Generasi Digital.” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 7(3).

Sanjaya, Wina. 2016. Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses Pendidikan. Jakarta:
Kencana.

Sirait, Jannes E. & Rohana M. Angelique Sirait. 2024. “Makna Tujuan Hidup dan Peran
Pendidikan Religius dalam Perspektif Teologi Pendidikan Agama Kristen.” Samuel
Elizabeth Journal: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen.

Sulaiman, Ahmad & Siti Azizah. 2020. “Problem-Based Learning untuk Meningkatkan
Kemampuan Berpikir Kritis di Indonesia: Sebuah Tinjauan Literatur Sistematis.” Pedagogik:
Jurnal Pendidikan, 7(1).

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (JRPP)



